
1 
 

Валерий Байдин 

 

 

ДРЕВНЕЙШЕЕ ИСКУССТВО: ОТ ОБРАЗА К ЗНАКУ 
 

Археологические открытия последних полутора столетий неузнаваемо изменили 

представления об истоках и природе изобразительного творчества. Обнаруженные в конце 

XIX века шедевры наскального искусства в пещерах Испании и юга Франции поначалу были 

восприняты как фальсификация. В палеолитическую древность рисунков Альтамиры, Ласко, 

Шове, Фон де Гом трудно было поверить. Рядом с ними величественные руины Трои или 

росписи Кносского дворца кажутся едва завершившимся «вчерашним днём» европейского 

искусства. Но подлинность найденных памятников была доказана, и Юго-Западную Европу 

окрестили «прародиной мировой культуры». Это название продержалось недолго. В 

Скандинавии, на Урале и Алтае, в Сибири, Западной Монголии и Северной Корее, в низовьях 

Амура, горах Памира и Кавказа, были обнаружены десятки очагов наскальных изображений. 

Их возраст колеблется от 40 до 4-5 тысяч лет: от палеолита до бронзового века. Они 

свидетельствуют о волнах широтных переселений праиндоевропейцев-кроманьонцев по 

Евразии и, возможно, об их смешении с «приморскими народами» Юго-Западной Европы.  

Наши представления о первобытном искусстве не могут быть полными, поскольку от 

него сохранилась лишь ничтожная часть: красочные изображения в глубине пещер и 

петроглифы под открытым небом. 

Вероятно, самые первые 

художественные произведения были 

неотделимы от человека и родовой 

общины. Её отличия от иных общин 

заключались в раскраске лица и 

тела, украшениях-оберегах из шкур, 

клыков, когтей и перьев почитаемых 

существ.  

https://i.pinimg.com/originals/c3/7e/2f/c37e2fd4a34ada3a97a045a86cbc9e95.png  
Пещера Пеш-Мерль. Южная Франция. 28-16 тыс. лет до н.э. Изображение 

лошадей окружены пятью «знаками власти» в виде человеческих ладоней, 

предположительно, над прирученными животными 

 

Их считали покровителями и помощниками в охоте, приносили в жертву и поедали во 

время обрядовых пиров, чтобы всем племенем уподобиться «родичам» из мира природы. В 

фамилиях европейцев сохранились восходящие к праистории «родовые имена» 

отдалённейших предков, преданно чтивших медведя, волка, лося, ворона, сокола, щуку и т.д. 

Родство человека с обитателями природного мира стремились подтвердить искусным 

подражанием их движениям, повадкам, голосу и окраске, тотемными знаками на одежде и у 

входа в жилище-пещеру. Рисунками на земле, деревьях, песчанистых и глинистых склонах 

«давали знать» покровителям о местах общего проживания, устанавливали с духами 

«родичей» мистическую связь.  

В первобытном искусстве отсутствуют изображения «бездушных» растений и вещей, 

нет даже намёка на первобытный пейзаж или натюрморт. Краски, созданные на основе 

цветной глины, охры, древесного угля, животного жира и растопленной смолы, 

тысячелетиями сохраняли поразительную цветостойкость.  

https://i.pinimg.com/originals/c3/7e/2f/c37e2fd4a34ada3a97a045a86cbc9e95.png


2 
 

Предки европейцев создавали лишь 

фронтальные, двухмерные композиции, 

лишённые светотени и, тем не менее, 

казавшиеся объёмными за счёт необычайно 

динамичных контурных линий, 

великолепной растушёвки, чередования 

контрастных пятен охры разных оттенков и 

древесного угля. Судя по всему, 

первобытные художники с равной свободой 

пользовались обеими руками. Животные 

изображались в движении справа налево, 

когда их легче рисовать правой рукой, и 

наоборот. 

https://cloud.prezentacii.org/18/09/73393/images/screen5.jpg  
Капова пещера. Россия. Южный Урал. 18-16 тыс. лет до н.э. На теле бизона изображение двух 

стрел и крови 

 

Предположительно, наслаивание друг на друга многофигурных изображений палеолита 

и неолита объясняется первобытным восприятием искусства: магической силой обладал 

лишь только что законченный рисунок, и перед новым обрядом его приходилось «оживлять», 

повторяя поверх старого. В пещерах на севере Танзании обнаружено до 17 слоев 

палеолитической живописи, в Европе таковых было значительно меньше.  

«Глубина» восприятия мира развивалась у человека в течение тысячелетий. 

Плоскостное зрение, присущее новорожденным и животным, обретало третье измерение, 

даль и высь, лишь в движении и при его мысленном продолжении. Можно представить, что с 

началом обрядового радения общины пещерные рисунки словно оживали на глазах, 

вызывали восторг, грань между действительностью и воображением стиралась. Казалось, в 

ответ на хоровые заклинания душа животного «вселялась» в его образ. Охотничьи обряды 

происходили и в пещерах, и под открытым небом, могли заканчиваться убийством «духа» 

животного, пронзенного на рисунке десятками дротиков, или умилостивительными 

жертвами-приманками в виде свежей травы, мелких животных, мяса, мёда, орехов и пр. 

Первые святилища, возникшие в ледниковую эпоху, объединяли пещеру и храм, 

соединяли души людей и зверей, чьи изображения рисовались на стенах, ниже возводились 

«алтари» из их черепов и костей. В глубине пещер, иногда на расстоянии до 800 метров от 

входа, при свете жировых светильников совершались обряды защиты от злых духов 

(болезней), таинства продления рода, поклонения душам предков, посвящения в мать рода — 

матёрую бабу, куму, когда происходило её символическое «умирание в прежнем теле» и 

«возрождение в новом теле».
1
 Считалось, что после этого, шаманка — предводительница 

рода — «обменивалась» с окружающими существами душами и так получала способность 

«говорить» с ними «на их языке». искусно подражая рычанию, вою, животных, птичьему 

свисту, клёкоту, щебету и писку, шипению гадов, кваканью лягушек и пр. Этим верованиям 

соответствуют фигурки племенных жриц — палеолитические «венеры», возраст которых 

колеблется от 25 до 5 тысяч лет.  

Вымирание от холода и голода многих животных привело к замене их культов 

почитанием «царей леса» — медведицу и медведя. Их считали первопредками людей, 

способными «воскресать» каждую весну и живыми являться из-под земли. Мать рода, а 

впоследствии глава племени (кум), рядились в медвежьи шкуры и меховые скураты (маски), 

                                                      
1
 Eliade Mircea. Le chamanisme et les techniques archaïques de l’extase. Paris: Payot, 1978. P. 310-330 et 

pas. 

https://cloud.prezentacii.org/18/09/73393/images/screen5.jpg


3 
 

«обменивались» душами с лесными «родичами», рыком приманивали их или отпугивали, 

молили о защите, «сговаривались» о помощи в охоте на других зверей.  

 

      
https://i.pinimg.com/736x/dd/59/35/dd5935c25c555714bc01dbbdcb1280a7--labyrinth-maze-ancient-art.jpg  

https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/elangash-03.jpg  
Петроглифы. Слева: Валь-Камоника. Итальянские Альпы. X-VIII тыс. до н.э. Эти 

«погребальные» лабиринты были призваны не допустить возвращения душ умерших в мир 

живых. Справа: Горный Алтай. V-IV тыс. до н.э. Колесница воина-ария 

 

В эпоху мезолита (XI-X тыс. до н.э.) люди начали переселяться из пещер в летние 

шалаши из шкур и в зимние земляные жилища, уподобленные берлоге. «Медвежья вера» 

явилась новой религией индоевропейцев, её следы простираются от Пиренеев до Северного 

Урала, от Скандинавии до Индостана. Спустя тысячелетия она отразилась в хтонических 

трехчастном и пятичастном календарях праславян. По ним отмечали сроки земной и 

подземной жизни медведя-покровителя — кума, почитание которого уже давно сменило 

поклонение шаманке — Матери рода.
2
 Устройство праславянской хаты (полуземлянки, 

название которой родственно авестийскому kata «дом, яма» и нижненемецкому kate 

«хижина») сохранилось в наземных домах Чатал-Хююка, одного из древнейших городов 

человечества (Малая Азия. 7400-5600 до н.э.). Они не имели дверей, вход в них вёл с крыши.  

 

          
https://i.pinimg.com/originals/d4/44/fd/d444fdb7fb5a127c6d12602d18d4582b.jpg  

http://zhurnalko.net/=nauka-i-tehnika/tehnika-molodezhi/1979-10--num46  

Петроглифы. Гобустан. Азербайджан. III-II тыс. до н.э. Слева: лодка с рыбаками, ниже фигурки 

мужчин в набедренных повязках с луками, гарпунами и верёвкой (?), рядом с головой одного из них, 

возможно, приспособление для нанизывания пойманной рыбы. Посередине: изображение девушки и 

беременной женщины, а под ними «хоровода» из 14 детей — символ половины «женского месяца» в 

28 дней. Справа: вооруженный всадник 

 

                                                      
2
 См. об этом: Байдин Валерий. Древнерусское предхристианство. СПб.: Алетейа, 2020. С. 32-45. 

https://i.pinimg.com/736x/dd/59/35/dd5935c25c555714bc01dbbdcb1280a7--labyrinth-maze-ancient-art.jpg
https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/elangash-03.jpg
https://i.pinimg.com/originals/d4/44/fd/d444fdb7fb5a127c6d12602d18d4582b.jpg
http://zhurnalko.net/=nauka-i-tehnika/tehnika-molodezhi/1979-10--num46


4 
 

Полнокровный «магический реализм» женской, потаённой пещерной живописи, 

призванной помочь мужчинам-охотникам, сменился в VI-IV тыс. до н.э. «мужскими» 

условными графическими образами, создаваемыми на открытых поверхностях скал и 

каменных валунов. В петроглифах итальянской Лигурии, Армении или Алтая животные 

уступили место человеку и его миру, появились рисунки охотников, рыбаков, всадников, 

двухколесных повозок, лошадиной упряжи, оружия, вёсельных лодок, душ умерших... Эти 

рисунки также могли выполняться обеими руками и «читаться» слева направо и наоборот. 

Безусловное предпочтение правой руке, вероятно, возникло значительно позже и было 

связано с почитанием солнца. Плывя по небосводу слева направо, оно словно наделяло 

особой жизненной силой правую сторону человеческого тела.  

Возникновение археологических культур меди и бронзы совпало с величайшим 

духовным переворотом — переходом от чувственного восприятия окружающего мира к 

отвлечённому мышлению, к попыткам изобразить неизобразимое в виде священных знаков 

— небесный свет, солнце, огонь, вращение небес 

посолонь вокруг вира — зенита. Индоевропейцы 

перешли к почитанию светоносного солнцеподобного 

божества, начали создавать круговые «святилища 

неба», перешли солнечному календарю, обрядам 

сожжения умерших, племенному устройству во главе с 

вождём-жрецом. 

 
https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/petroglify-sikachi-

aljana-06.jpg   

Петроглиф. Сикачи-Алян. Низовья Амура. IV-III тыс. до н.э. Круг с косым крестом (знак 

четырех солнечных фаз), между лучами, предположительно, изображены стилизованные лики 

предков-прародителей. 

 

В праиндоевропейском языке появилось слово *deiṷo «сияющее, дневное небо», 

cтавшее основой для имени высшего божества у древних индусов (Diaus), эллинов (Θεός), 

римлян (Deus), прарусов (Див). Его земным подобием считали священный, добываемый 

«кресением» крес — огонь обрядового костра, в сердцевине или в навершии пламевидного 

очертания которого располагался косой крест (кресало). Этот образ впоследствии перешёл на 

русский православный позолоченный купол, увенчанный крестом с косой перекладиной 

креса внизу. Живительную влагу изображали в виде каплевидного дождя или небесной росы, 

вспаханную и засеянную ниву наподобие прямоугольника, покрытого косой сеткой борозд. 

 

               
 

Нотр-Дам-дю-Френ. Нормандия. XI в. Над церковью солярный косой крест в круге. 

https://traveller-eu.ru/static/img/cover/renn_SLgodbLNR_1x.webp 
Коломбаж в виде косых крестов. Дом XVI века. Ренн. Франция. 

https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/petroglify-sikachi-aljana-06.jpg
https://worldrockart.ru/wp-content/uploads/petroglify-sikachi-aljana-06.jpg
https://traveller-eu.ru/static/img/cover/renn_SLgodbLNR_1x.webp


5 
 

«Небесный вир» (в Средневековье — змеевик). Подкупольное изображение в приделе преп. 

Александра Свирского. Храм Василия Блаженного. Сер. XVI в.  

 

          
 

https://i.pinimg.com/736x/54/8e/92/548e92ce2d472bd222f62de25a85d532.jpg 
Прялка. Дерево. XIX век. Шестилучевой «громовик» отклонён от вертикальной оси 

https://i.pinimg.com/736x/9a/c8/9a/9ac89a36f731c3d12b58cb659c61d735.jpg 
Прялка. Дерево. XIX век. Восьмилучевая звезда — соответствует восьмичастному делению 

восточнославянского солнечного календаря 

https://i.pinimg.com/originals/2d/e3/db/2de3db4410d6f0a4d0453bce910bffa8.jpg 
Трискел — кельтский символ трёхчастного года из трёх спиралей (а также из прямых или 

изогнутых лучей) 

 

«Знаки света» изображали в виде солнечных спиралей и кругов, лунных серпов, косого 

солярного креста и шестилучевой звезды в круге — светящей вверх, вниз и во все стороны, в 

Средневековье крестьяне считали его оберегом от молнии и называли громовиком или 

спасом. Трискел, свастика, пяти- и восьмилучевая звезда делили небесное «круговое время» 

на равные части и соответствовали архаическим календарям. Искусство стало предельно 

скупым и умозрительным. Священные знаки повторялись в нательных украшениях (серьгах, 

височных кольцах, подвесках, ожерельях, поручах, перстнях), входили в шитые орнаменты 

на полотенцах и одежде (одинаковой у всей общины), в домовую резьбу, в узоры на посуде, 

утвари и оружии, а впоследствии в храмовые украшения — фрески, иконопись, архитектуру 

церквей (костровидный купол, пламевидные наличники, своды над вратами, закомары...
3
  

Первобытная эпоха явилась временем гениальных открытий, изменивших ход земной 

истории: человек изобрёл речь, приучил огонь и диких животных, начал готовить пищу, 

придумал одежду и зимнее жильё, орудия труда, оружие, колёсную повозку и упряжь, открыл 

круговое движение времени, установил почитание небесных светил и счёт дней. Создал 

искусство — древнейшую, наполненную «живыми образами» живопись, а вслед за ней 

символический язык священных знаков. Запечатлённые в них возвышенные духовные 

порывы человечества спустя тысячелетия соединились с верой в божественный Свет, 

сотворивший мироздание. Так родилась великая культура европейской цивилизации. Десятки 

веков предки восточных славян незыблемо хранили это общее наследие. Его сутью являлось 

единобожие, а итогом развития стало принятие христианства.
4
 

1979, 2021 

 

                                                      
3
 Там же. С. 137-138, 297-307. 

4
 Там же. С. 335-340. 

https://i.pinimg.com/736x/54/8e/92/548e92ce2d472bd222f62de25a85d532.jpg
https://i.pinimg.com/736x/9a/c8/9a/9ac89a36f731c3d12b58cb659c61d735.jpg
https://i.pinimg.com/originals/2d/e3/db/2de3db4410d6f0a4d0453bce910bffa8.jpg

